Caléndula/ Culo de vieja

La decision de elegir a la caléndula partié de una sencilla y pedestre intuicién personal.
Quisiera encontrar motivaciones mas profundas pero lo cierto es que este primer impulso
es completamente infundado. Diria, algo caprichoso. Tal vez, en la peculiaridad de su
nombre esté la clave de este primer envidn. Sin embargo, y habiendo transitado algunos
senderos que me ayudaran a entender esta enigmatica designacién, no hay mas que
intrigas que aun hoy no he podido develar. El porqué de semejante nominalizacion es
todavia un misterio para mi.

Partiendo del prejuicio mas o menos generalizado de que las ancas de las mujeres
entradas en afos estdn en una situacién de inferioridad en relacion a las de sus jovenes
congéneres, la tensién entre esta denominacién poco generosa, casi al borde de lo
grotesco, y el caracter abnegado y poco mezquino de la flor en cuestién, su apariencia
sencilla y a la vez, una actitud que pareciera querer esgrimir un orgullo calmo pero
también pregnante, recortd rdpidamente mi campo de opciones. La caléndula se
transformaria asi en una suerte de leit motiv, una idea recurrente, rayana en lo obsesivo
durante los ultimos meses.

Pensar la flor —esta flor- como un ente resistente frente a los embates de los agrotdxicos
era la consigna que guiaba el proyecto de Claudia. Por supuesto es esta una reduccién
atroz de lo que la artista anfitriona propone, al solo efecto de retener el concepto de
resistencia. Una resistencia coral que amasaria una metafora potente: las flores silvestres
en la trinchera inddcil que se rebelan frente a una mecanica neoliberal global, pero que en
nuestro contexto (el latinoamericano) este comportamiento adquiere una potencia
diferencial. El debate acerca de la modernidad latinoamericana instaura cuestiones
fundamentales que derivan de la diversidad de los lugares de enunciacién desde donde se
producen las diferentes articulaciones tedricas.

La modernidad se define en y por la colonialidad, siendo ésta ultima un patrén de
dominacién que modela un esquema de accidon y un marco de pensamiento. A diferencia
del colonialismo que refiere a un proceso histérico de opresion y de ejercicio del poder,
apoyado en una estructura institucional, militar y religiosa, la colonialidad, en tanto
proceso, en cambio, excede al régimen colonial. La colonialidad se ejerce aun en
estructuras no-coloniales. Es por ello, que la inflexidon decolonial subvierte los estatutos de
pensamiento de las corrientes poscoloniales.

Sin embargo, el pensamiento decolonial se sitla en un espacio diferente al de la narrativa
de la modernidad, razén por la cual no se trata de una situacién de paralaje sino de niveles
gnoseoldgicos diferentes. Mientras que la modernidad se constituye en una dimensién a
prioristica que sostiene un proyecto de expansidn cultural y econédmica y el ego conquiro
echa sus raices en una ontologia trascendental donde el ser es el fundamento de la



existencia?, la corriente decolonial se asienta en principios trans-ontoldgicos y basan su
planteo en la experiencia del encuentro con el Otro. Esta mirada trans-ontolégica, de
fuerte cufio levinasiano?, no hace aparecer a la realidad del Ser sino que se planta en el
lugar del desarme y del desguase de este espacio en el que el aparecer del ser difumina al
Otro.

Se trata, en definitiva, de un décalage epistemoldgico. La decolonialidad no opera a nivel
discursivo sino que aborda la propia constitucidn de la episteme moderna. Por eso, no
habria una situacién de paralaje sino una descomposicion de la arquitectura
epistemoldgica que sostiene al discurso moderno.

La cesura yo/ellos de la modernidad se diferencia de la del yo/otro decolonial en su

Ill

cardcter intransitivo y transitivo respectivamente. Del “yo existo” —que implicaria que un
no-yo que es un no-existente y que deviene existente por obra y gracia de mi conciencia3-
pasamos al “yo soy amado” levinasiano. Desde la condicion de “ser amado” o desde la
conciencia de “no ser amado” se abre una instancia crucial, un punto de quiebre
inapelable: si soy amado, soy “amado por” e introduzco al Otro en un esquema relacional.
Y, asimismo, si no soy amado, delineo un lugar desde donde reclamar al Otro ausente.

Y es aqui donde entra mi caléndula. La culo de vieja es un yo que abre espacios para el
Otro. Opera decolonialmente. El Yo abierto del que habla Levinas -un Yo que se inicia en el
Otro- se opone a la dicotomia que propone el Yo moderno cartesiano para quien el Otro
es sélo un fusible: es la otredad radical la que me ayuda a definir el Yo por contraste
dentro del paradigma moderno.

Pero la caléndula no podria estar mas lejos de esto. Ella mira al rostro, lo cual, para mi
muy querido filésofo ya citado, obtura toda posibilidad de matar al Otro. Cuando se mira
al rostro del Otro, no hay asesinato posible.

1 Me refiero a la teoria kantiana por la que los objetos fenoménicos aparecen ante la conciencia del sujeto
trascendental como material sensible organizado por la sensibilidad y pensado por el entendimiento. Y, por
supuesto, la matriz conceptual kantiana resulta nuclear en la construccion moderna, fuertemente
apuntalada por el ensayo “éQué es la llustracion?” del mencionado filésofo. Pareciera que el discurso de la
modernidad se concentrara en el cogito del ego occidental para fundar una narratividad universal que
sustente la praxis moderna desde el juicio apodictico que articula el ego trascendental-occidental.

2 Levinas dice que "el pensar comienza precisamente cuando la conciencia deviene conciencia de su
particularidad, es decir, concibe la exterioridad mas alla de la naturaleza del viviente" y este reconocerse
particular abre el escenario trans-ontoldgico, el surgimiento del espacio del Otro, la posibilidad de que surja
un canal de comunicacidn entre el ser y el otro y la emergencia de un espacio comun.

3 podria aventurar —en continuidad con lo sefialado precedentemente- que este yo creador del ellos es tan
sélo una ilusion poderosamente funcional al proyecto moderno. El ser moderno se enfrenta, en realidad, a
la encrucijada de la pérdida de mundo, segiin Annah Arendt. «La pérdida del mundo de la filosofia
moderna, cuya introspeccién descubrié la conciencia como la Unica garantia de la realidad, es diferente no
solamente en grado de la antigua sospecha de los filésofos hacia el mundo; el filésofo ya no pasa del mundo
de la engafiosa caducidad a otro de verdad eterna, sino que se aleja de ambos y se adentra en si mismo»
(ARENDT 1974: 383). Si retomo el argumento anterior y a la luz de los conceptos de Arendt, la wordlessness
implica la creacién del Otro desde la Mismidad —operacion diametralmente diferente a la de hallar el Yo en
el Otro.



En el caso de mi flor, no sélo no hay asesinato sino que hay una muy profunda
abnegacion, una devocion por el Otro. Al Otro se lo cura, se lo cuida, se lo nutre, se lo
acaricia. Y es en este punto donde el cuerpo ocupa un espacio gravitacional. Mi caléndula
cura al Otro (me cura a mi), opera muy directa y profundamente sobre el cuerpo del Otro.
Mi tomo del Herbario tiene un sentido curativo, casi como un kit benéfico, que provee
micro-universos que funcionan como antidotos contra el dolor corporal. Y hablo de lo
corporal, y no del cuerpo, en un sentido heideggeriano. Es decir, el cuerpo inmerso en el
propio ser, un cuerpo encarnado. Un cuerpo que es ser, ontoldgica y
fenomenoldgicamente.

En mitomo, el (mi) pasado emerge, no ya como gesto nostalgico sino como presencia
activa. La caléndula o culo de vieja —como me gusta mas llamarla- es una suerte de
catalizador vivencial activo para construir presentes y futuros saludables. La culo de vieja
articula pequenas experiencias sensibles para mitigar los dolores de nuestros seres
corpéreos.



