"Tu nos estimas como si fuéramos flores...aqui nos marchitamos... el jade se rompe,
la pluma se rasga . . . Es una flor nuestro cuerpo, abre unas cuantas corolas; entonces se
marchita... " Poema Nahua

Hacia las cuatro direcciones, encontramos saberes ancestrales, inaprensibles, que se han
transmitido a lo largo de los tiempos de voz en voz, de familia en familia. Estos saberes
entretejen vinculos afectivos con las flores basados en la experiencia, el conocimiento y la
sabiduria de un habitar basado en la igualdad y convivencia con todos los seres de esta Tierra
en Florecimiento.

La flor de Cempoalxochitl es un simbolo sobre los sentimientos humanos entorno a la finitud.
Participa en la creacion de tradiciones, costumbres e identidades relacionadas a la muerte y
a los ciclos agricolas para agradecer a las deidades por la cosecha lograda. La flor silvestre,
participa en tradiciones culturales regionales, principalmente por parte de los pueblos
originarios, en los que se encuentran arraigados los usos ceremoniales, medicinales y
ornamentales. Se emplea en ritos de recordatorios, para honrar a los ancestros y como medio
de comunicacion simbdlica prehispanica, conectando el mundo de los vivos con el mundo de
los muertos a través de su color y aroma. Se considera también que la pequefa flor amarilla,
guarda en sus pétalos el calor y color de los rayos del sol.

El culto a los muertos, tal como se conoce ahora, proviene de dos tradiciones: la prehispanica
y la hispana. Es una representacion de la identidad y una recreacion de los origenes de un
pueblo sincrético, que varia de region en region. Se presentan altares y ofrendas, donde se
dibujan con pétalos de Cempoalxdchitl senderos para indicar a las almas de los difuntos que
es el tiempo de regresar a sus casas para convivir, consolar y confortar por la pérdida de sus
familiares vivos.

Nuestro sentido de la muerte se ha comercializado, administrado y normativizado tanto por
individuos como por colectividades y hemos tergiversado nuestros rituales mortuorios. El
principio de reciprocidad entre vida y muerte se ha olvidado, todos los dias se arrebata y se
niega la existencia a otros y a nosotros mismo, desde ecocidios, feminicidios, asesinatos,
suicidios, violencia, intolerancia, discriminacion, racismo, manipulacién, juicio, culpa...
Parece que estuviéramos sometidos a percibir la muerte dia a dia desde la pena y la rabia por
la impotencia, el silencio y el miedo ante todo aquello que atenta contra los principios vitales
de todo ser. Sin embargo, los saberes de las flores, tan inaprensibles y silvestres, atesoran
propiedades medicinales. Son fuerzas intrinsecas que trabajan desde lo sutil para sanar el
cuerpo, las emociones y los sentimientos a partir de rituales.

En la sabiduria popular, encontramos que la flor de Cempoalxachitl, es empleada en los ritos
de recordatorio, tanto para guiar a las almas de los difuntos a los goces de la vida, como para
limpiar y tonificar en el mundo de los vivos enfermedades animicas o espirituales como la
llamada “mal del susto” o “pérdida del alma”. Se dice que el aroma de la flor, llama a quienes
quieren recuperar las partes perdidas de si mismos en el pasado, en un lugar particular o en


https://es.wikipedia.org/wiki/Abya_Yala
https://es.wikipedia.org/wiki/Abya_Yala

una relacion, asi como para liberar todas esas fuerzas profundas que nos enferman y afectan
individual y socialmente. De estas ceremonias, de esos ritos, deviene esta destilacion. Donde
se eleva la esencia de la flor de Cempoalxdchitl, la flor de los 20 pétalos, para evocar esa
existencia inmaterial a través de ritos de recordatorio.

Volvemos a las flores y a sus ensefianzas para enraizar en los misterios de la vida, remediar
nuestra naturaleza silvestre, honrar, reclamar y recuperar la totalidad de nosotros mismos en
los cambios que nos acontecen, cerca del buen vivir y lejos del miedo y la ignorancia.

“El culto a la vida, si de verdad es profundo y total, es también culto a la muerte. Ambas
son inseparables. Una civilizacion que niega a la muerte acaba por negar a la vida”

Octavio Paz

Agradezco a mi abuela Maria Rivera y mi abuelo Jesus Pardo, a la tia Elvira y al tio Mario
por compartir sus saberes como curanderos. Asi como a Amalia Vargas, invitada por Claudia
Valente para compartir con todos los integrantes del Herbario silvestre de América del Sur
en tiempos de neoliberalismo la Cultura Andina y su amor por las flores.



